
Recensioni188

rare» (p. 146). Incapacità immaginati-
va, distanza causa effetto e lavori che 
si spacciano come moralmente neu-
tri, diventano pericolosi sintomi in 
un momento storico dove il genoci-
dio passa per gesti semplici e innocui 
come premere un pulsante. Emerge 
ancora la drammatica necessità di un 
incontro tra moralismo e filosofia, e di 
farlo – come suggerisce Fabio Polido-
ri – cercando una filosofia non stretta-
mente accademica, che pur perdendo 
qualcosa arrivi alla massa. La filoso-
fia si trova a dover formare coscien-
ze all’altezza, capaci di guardare e 
di comprendere il mondo. Un agi-
re autentico e responsabile che va ol-
tre il qui e l’ora, questo «uno dei mo-
di più autentici […] in cui la filosofia 
può declinarsi» (p. 163). Rispondere a 
quella che Vallori Rasini – seguendo 
Anders – indica come una “patolo-
gia del progresso”, dove a progredire 
sono solo istanze tecniche. Francesca 
R. Recchia Luciani cerca di mostra-
re proprio «l’impellenza etico-mora-
le, oltre che una mobilitazione politi-
co-filosofica dell’immaginazione» (p. 
184), perché si potrebbero non avere 
seconde occasioni per ripensare un’e-
tica della tecnica. Guardare alla fra-
gilità e alla finitezza dell’umano, in 
contrapposizione ad una società sem-
pre meno a misura d’uomo è qualco-
sa che Anders ritrova nei lavori di 
Kafka. Serena Vantin mostra un An-
ders che si rapporta allo scrittore di 
Praga come «uno specchio, un termi-
ne di paragone e un banco di prova 
per le sue tesi» (p. 210). Se l’obietti-
vo è restituire all’umanità una società 
che abbia questa come priorità, attra-
verso Kafka leggiamo di come l’isti-
tuzione non dovrebbe essere. Un in-
vito a comprendere la maniera in cui 
il potere opera sulla nostra volontà, 

con lo spettro dell’«obbedienza per l’ob-
bedienza» (p. 218) dietro l’angolo. 
Lineamenti di moralismo andersiano mo-
stra dunque la necessità di una svolta 
moralista, unita ad un pensiero critico 
che cerchi di smascherare le innume-
revoli maniere in cui il potere si accre-
sce illecitamente: riconoscere la servi-
tù e la minaccia per potercene liberare. 
Anders scriveva del male tecnologico 
e delle sue conseguenze, trovando nel 
dilagante analfabetismo emotivo il 
suo mezzo, senza mai soccombere ma 
anzi insistendo sulla concreta possibi-
lità di uscire da questo clima disuma-
nizzante e di farlo puntando tutto su 
capacità specifiche degli umani. Fan-
tasia ed empatia sono le armi per re-
stituire spazio e dignità alla persona, 
per sperare che l’umanità torni a deci-
dere da sé il proprio destino.

Alan M.S.J. Coffee, Wollstonecraft. In-
dependent Woman, Polity Press, Cam-
bridge 2025, 220 pp.

di Serena Vantin

Con Wollstonecraft. Independent Wom-
an, Alan Coffee offre una delle inter-
pretazioni più complete del pensiero 
di Mary Wollstonecraft emerse negli 
ultimi anni, proponendo una chiave 
di lettura originale e unitaria fonda-
ta sul concetto di independence quale 
principio cardine della filosofia della 
pensatrice. 
Più nel dettaglio, in continuità con i 
suoi lavori precedenti – tra cui Free-
dom as Independence. Mary Wollstone-
craft and the Grand Blessing of Life, 
«Hypatia», 29 (2014) 4, pp. 908-24 e 
numerosi saggi dedicati alla ricezione 
repubblicana del pensiero wollstone-



Recensioni 189

craftiano –, Coffee approfondisce qui 
la natura e le implicazioni di quell’i-
dea di indipendenza che Wollsto-
necraft definiva nel preambolo di A 
Vindication of the Rights of Woman co-
me «la grande benedizione della vi-
ta, la base di ogni virtù», mostrando 
come essa costituisca non solo il nu-
cleo della teoria della libertà dell’au-
trice, ma anche un elemento decisi-
vo per comprendere la specificità del 
suo pensiero rispetto alla tradizione 
liberale e repubblicana moderna (cfr. 
in part. p. 14). In altre parole, l’idea 
wollstonecraftiana di indipendenza 
conduce, secondo Coffee, a una pre-
cisa concezione della libertà, dotata 
di significative implicazioni politiche 
e normative.
L’indagine si articola attraverso die-
ci capitoli tematici che, muovendo 
dal piano biografico (pp. 1-17) e dal-
la disamina delle principali influen-
ze e interlocuzioni che contribuirono 
allo sviluppo del pensiero autonomo 
della filosofa (18-44), prendono in esa-
me i suoi fondamenti religiosi (pp. 45-
60), i concetti di indipendenza, mente 
ed educazione (pp. 61-82; 83-103; 104-
122), la dimensione civile e politica 
dell’esistenza (pp. 123-43), la vita ma-
trimoniale e famigliare (pp. 142-52), 
la rappresentazione della femminilità 
(pp. 153-67) e infine l’eredità del pen-
siero wollstonecraftiano per le epoche 
successive (pp. 168-76).
Al centro dell’analisi vi è la tesi secon-
do la quale Wollstonecraft riformula 
la nozione repubblicana di libertà – 
intesa come non-dominio – estenden-
dola dal piano politico a quello cultu-
rale e sociale. Se nella tradizione del 
repubblicanesimo classico la libertà 
del cittadino si definisce in rapporto 
alla res publica, in Wollstonecraft es-
sa si radica in una più ampia idea di 

partecipazione a una free culture, os-
sia a un contesto di credenze, norme 
e pratiche che riconosca uguale vo-
ce e dignità a tutti i membri della co-
munità. Coffee osserva, così, che per 
Wollstonecraft – vicina ai circoli dei 
Rational Dissenters e influenzata da 
autori come Price e Macaulay – la li-
bertà non è uno stato individuale di 
autosufficienza, ma una condizione 
relazionale: pertanto, l’indipenden-
za personale può sussistere soltanto 
entro un ordine egualitario e giusto, 
fondato su virtù civica e reciproco ri-
conoscimento (cfr. pp. 61-82).
Per questa via, Coffee dimostra con 
acume e chiarezza come tale impo-
stazione si fondi su un triplice nesso 
concettuale: l’indipendenza richiede, 
infatti, eguaglianza e virtù. Del resto, 
in questo orizzonte, l’eguaglianza 
non è un mero presupposto formale 
della libertà, bensì la condizione che 
ne permette l’esercizio; la virtù, a sua 
volta, non è riducibile a semplice mo-
ralità privata, coincidendo piuttosto 
con la disposizione razionale e pub-
blica a perseguire il bene comune. 
In tal senso, là dove la diseguaglian-
za genera competizione e servilismo, 
la dipendenza (economica, giuridi-
ca o affettiva) corrompe il carattere 
e impedisce l’esercizio della ragio-
ne. È per questo che la subordina-
zione femminile, lungi dall’essere un 
fatto naturale, si configura in Woll-
stonecraft come una forma struttu-
rale di domination che mina le basi 
stesse della convivenza sociale. Edu-
care le donne all’indipendenza divie-
ne, allora, una condizione necessaria 
non solo per la loro emancipazione, 
ma anche per la salute morale dell’in-
tera collettività. Il femminismo woll-
stonecrafiano appare, pertanto, come 
la conseguenza logica e razionale di 



Recensioni190

un pensiero maturo sulla libertà, in-
tesa come partecipazione paritaria a 
una comunità di eguali, che agiscono 
in termini razionali e virtuosi. Questa 
lettura consente, da un lato, di supe-
rare l’opposizione, spesso artificiosa, 
tra repubblicanesimo e femminismo, 
mostrando come la teoria wollstone-
craftiana rappresenti una forma pre-
coce di feminist republicanism; dall’al-
tro lato, mette definitivamente in 
discussione la vulgata – per la verità, 
ormai datata – che ascriveva Wollsto-
necraft alla “prima ondata” femmini-
sta di matrice liberale, appiattendo le 
differenze storiche e contestuali tra 
pensatrici di epoche e culture politi-
che differenti in un’immagine stere-
otipata culminante in una visione as-
similazionista, incapace di mettere in 
discussione i rapporti di potere alla 
loro radice.
Particolarmente significativa è, inol-
tre, la parte finale del volume (pp. 
168-76), dove Coffee si sofferma 
sull’eredità di Wollstonecraft, la-
sciando intravvedere una direzio-
ne per un possibile, interessantissi-
mo, ulteriore futuro sviluppo delle 
sue ricerche. Soprattutto due sono le 
pensatrici richiamate dallo studioso 
come seguaci della filosofa: Nancy 
Kingsbury Wollstonecraft (seconda 
moglie del fratello di Wollstonecraft, 
Charles, e autrice del saggio The Nat-
ural Rights of Woman [1825]) e Mary 
Shelley (la figlia che Wollstonecraft 
diede alla luce qualche giorno pri-
ma di morire, proprio a causa delle 
conseguenze del parto). Nell’opera 
di Nancy Kingsbury, Coffee ravvisa 
una diretta continuità con il model-
lo wollstonecraftiano, soprattutto nel 
campo dell’educazione. Pur scriven-
do nel diverso contesto statuniten-
se, Kingsbury riprende, infatti, l’in-

tuizione secondo cui la libertà delle 
donne dipende profondamente dalla 
costruzione di un contesto sociale che 
renda razionale, e dunque possibile, 
la loro emancipazione. Al contrario, a 
suo giudizio, fintanto che le barriere 
culturali scoraggiano le donne dallo 
studio o ne ridicolizzano l’impegno, 
non potrà darsi alcuna autentica op-
portunità educativa.
In Mary Shelley, invece, Coffee indi-
vidua un ulteriore sviluppo del pa-
radigma repubblicano elaborato da 
Wollstonecraft. Attraverso l’analisi di 
Frankenstein, Valperga e The Last Man, 
lo studioso mostra come la figlia pro-
blematizzi la fiducia della madre nel-
la virtù civica quale garanzia dell’or-
dine politico. La narrativa di Shelley, 
popolata di figure dominate dall’am-
bizione e dalle passioni, rappresente-
rebbe per Coffee proprio una sorta di 
banco di prova per la teoria della li-
bertà di Wollstonecraft, di cui espone 
le fragilità derivanti dalla debolezza 
morale dei singoli e dalla seduzione 
del privilegio. Shelley, secondo Cof-
fee, non rigetta l’eredità materna, ma 
introduce una più compiuta indagine 
della dimensione psicologica, che tra-
duce il discorso wollstonecraftiano in 
termini più realistici: per lei, la libertà 
e la virtù non possono fondarsi su una 
mera idea astratta di ragione, ma ri-
chiedono soprattutto istituzioni capa-
ci di governare effettivamente le pas-
sioni e contenere il potere personale.
L’ampiezza e la coerenza dell’argo-
mentazione rendono Wollstonecraft. 
Independent Woman un testo di riferi-
mento destinato a lasciare il segno sia 
nell’ambito degli studi specialistici su 
Wollstonecraft sia nel quadro più am-
pio della storia della filosofia politi-
ca. Tra i suoi meriti maggiori vi è l’a-
ver mostrato come la filosofa inglese 



Recensioni 191

non sia soltanto una precorritrice del 
femminismo, ma una pensatrice poli-
tica autonoma, in grado di sviluppa-
re un pensiero coerente e sistematico, 
che può essere letto oggi alla luce del-
le più avanzate teorie della giustizia 
e della cittadinanza. Il volume riesce 
così a restituire unità e profondità a 
un’elaborazione che spesso gli inter-
preti hanno frammentato e scompo-
sto in etichette, mettendo in evidenza 
la coerenza complessiva di una rifles-
sione in cui la libertà coincide con la 
possibilità di vivere come eguali in un 
ambiente sociale condiviso.

Tommaso Greco, Critica della ragione 
bellica, Laterza, Roma-Bari 2025, 160 
pp.

di Serena Vantin

Critica della ragione bellica è un sag-
gio denso, rigoroso e importante, 
che si propone come antidoto teorico 
all’assioma – oggi sempre più accet-
tato come incontestabile – della guer-
ra quale dimensione inevitabile del-
la politica. In continuità con le due 
opere che lo precedono, La legge del-
la fiducia. Alle radici del diritto (Later-
za, Roma-Bari 2021) e Curare il mondo 
con Simone Weil (Laterza, Roma-Bari 
2023), Tommaso Greco costruisce qui 
il terzo tassello di un progetto filoso-
fico coerente, volto a restituire al di-
ritto la propria funzione di strumento 
per orientare l’agire in una prospet-
tiva relazionale. Dopo aver mostra-
to che la fiducia è il presupposto nor-
mativo della convivenza e che la cura 
rappresenta la sua attuazione con-
creta, Greco affronta ora il problema 
della guerra come esito estremo della 

crisi di entrambe, e come forma pato-
logica della razionalità moderna.
Nell’ambito dei sette capitoli di cui si 
compone il volume, preceduti da una 
già ricca introduzione, l’autore rove-
scia il celebre adagio si vis pacem, pa-
ra bellum, invitando a «pensare la pa-
ce indipendentemente e prima della 
guerra e del conflitto» (p. 18). La rottu-
ra, sul piano teorico, è netta: l’invito è 
a sottrarre la pace alla marginalità e a 
riconoscerla come possibile principio 
fondativo dell’ordine politico, giuridi-
co e morale. La guerra, sostiene Greco, 
non rappresenta la condizione origi-
naria dell’umano, bensì la sospensio-
ne di una più profonda disposizione 
alla pace, che deve essere tematizzata, 
istituita e difesa come criterio regolati-
vo dell’agire collettivo.
In altri termini, contro la narrativa 
antropologica della bellicosità natu-
rale, funzionale alla giustificazione 
della violenza e del dominio, l’autore 
afferma che la pace è una costruzio-
ne razionale possibile, fondata sulla 
consapevolezza della comune vulne-
rabilità e sulla necessità di una reci-
procità non distruttiva. In questa pro-
spettiva, pace non è semplice assenza 
di guerra, ma un presupposto della 
normatività giuridica: un a priori del-
la convivenza civile, senza il quale il 
diritto perde di significato e diviene 
mero dispositivo tecnico di organiz-
zazione della forza.
Nel complesso, il testo sviluppa una 
critica genealogica della “ragione bel-
lica”, intesa come paradigma cultura-
le e discorsivo che legittima il conflit-
to in nome della razionalità e della 
sicurezza. Tale paradigma, osserva 
Greco, si alimenta di una logica au-
toritativa e autoavverante: poiché si 
presume che la guerra sia inevitabi-
le, essa diventa effettivamente tale. 


