
Recensioni 183

nuove ricerche, permette all’autrice di 
ampliare lo spazio dell’indagine tra-
mite gli strumenti della ricerca storica 
e d’archivio. Per i lettori e gli studiosi 
– anche quelli più distanti dal dibatti-
to italiano – il testo può rappresentare 
un utile approfondimento introdutti-
vo alla storia di quella parte della fi-
losofia politica italiana che si è via via 
determinata nel confronto con Hegel, 
così come ai principali snodi proble-
matici relativi alla nascita e allo svi-
luppo storico dello Stato italiano.

Martial Gueroult, Storia e tecnologia 
dei sistemi filosofici, edizione italiana a 
cura di Filippo Domenicali, Andrea 
Gentili, postfazione di Gaetano Ra-
metta, Orthotes, Napoli 2024, 212 pp.

di Diego Donna

«Le verità oggetti di scienza e le ve-
rità oggetti di storia si collocano sul-
lo stesso piano, l’interesse scientifi-
co e l’interesse storico si intrecciano 
e si dividono infinitamente. Perciò lo 
storico della filosofia non può smet-
tere di essere filosofo: le dottrine pre-
cedenti, non essendo respinte in un 
passato trascorso […] sussistono di 
fronte a lui in un eterno presente, co-
me un insieme di sapere filosofico, 
latente e possibile, offerto alla me-
ditazione, e in cui il filosofo può at-
tingere indefinitamente le sue ispira-
zioni. Dal canto suo, la filosofia non 
può, anch’essa, isolarsi dalla sua sto-
ria» (p. 29). Con queste parole, pro-
nunciate il 4 dicembre 1951 in occa-
sione della lezione inaugurale della 
cattedra di “Storia e tecnologia dei si-
stemi filosofici” presso il Collège de 
France, Martial Gueroult assegnava 

un nuovo oggetto e un nuovo meto-
do alla storiografia filosofica france-
se, divisa in quegli anni tra le grandi 
tradizioni del positivismo e dello spi-
ritualismo che incrociavano le nuo-
ve correnti della fenomenologia, del-
la sociologia di ispirazione marxista 
nonché la scuola delle Annales. Una 
temperie culturale frastagliata e con-
flittuale, nell’ambito della quale la fi-
gura di Gueroult appare in un primo 
momento piuttosto isolata. Studioso 
austero e riservato, lontano dagli in-
teressi sull’attualità politica e cultura-
le, lo storico della filosofia, che si era 
limitato a pubblicare ricerche per un 
pubblico altamente specializzato, sa-
rebbe diventato, soprattutto a segui-
to della celebre monografia Descartes 
selon l’ordre des raisons (1953), un fa-
ro per generazioni di studiosi: non 
solo per gli storici della filosofia, da 
Ginette Dreyfuss, a Geneviève Ro-
dis-Lewis, da Victor Goldschmidt a 
Gérard Lebrun, tra gli altri, ma anche 
per filosofi analitici come Jules Vuil-
lemin e Jacques Bouveresse, o per so-
ciologi come Pierre Bourdieu e filoso-
fi marxisti come Louis Althusser e i 
suoi allievi, tra cui Pierre Macherey 
e Étienne Balibar o, ancora, per in-
tellettuali e studiosi in varia misura 
implicati nelle vicende culturali del-
lo strutturalismo, tra cui Michel Fou-
cault e Gilles Gaston-Granger, Alain 
Badiou e Gilles Deleuze, fino a Jean-
Claude Milner. 
I testi di carattere metodologico pub-
blicati in vita da Gueroult, ma non 
compresi nell’edizione postuma dei 
suoi scritti – la Dianoématique – rive-
stono un particolare significato nell’e-
dizione italiana curata da Filippo Do-
menicali e Andrea Gentili per 
Orthotes con la postfazione di Gaeta-
no Rametta. Il lodevole sforzo di rac-



Recensioni184

cogliere e tradurre alcuni tra i più im-
portanti saggi e interventi dello 
storico della filosofia permette infatti 
al lettore italiano di orientarsi per la 
prima volta tra i percorsi di un pro-
getto intellettuale vasto e ambizioso, 
che pretende di sostituire l’unità ar-
chitettonica e le concatenazioni de-
duttive dei “monumenti” filosofici a 
una storia della filosofia pensata co-
me una storia lineare delle influenze 
e delle continuità culturali tra gli au-
tori. Dalla lezione inaugurale, tenuta 
in occasione dell’insediamento al 
Collège de France, fino all’introdu-
zione al celebre volume Descartes se-
lon l’ordre des raisons passando per i 
contributi dedicati al problema della 
legittimità della storia della filosofia, 
l’insieme degli interventi gueroultia-
ni editi da Domenicali e Gentili offro-
no una panoramica del suo metodo 
strutturale, teso tra l’unità architetto-
nica dei sistemi e il rapporto alla sto-
ria. L’approccio strutturale o architec-
tonique ai testi filosofici inaugurato 
da Martial Gueroult si proietterà su 
una larga fetta della storiografia filo-
sofica francese, contribuendo alla tra-
sformazione dei metodi della ricerca 
e dell’insegnamento nelle cattedre 
del Collège de France in cui la candi-
datura di Gueroult si opponeva a 
quella di Alexandre Koyré e di Henri 
Gouhier, allievi e colleghi del famoso 
storico della filosofia Étienne Gilson, 
a sua volta titolare della cattedra di 
Filosofia medievale al Collège fino al 
1950. La posizione di questi attori 
nell’economia complessiva del sape-
re e delle discipline in seno alle istitu-
zioni più importanti dell’educazione 
universitaria in Francia è centrale per 
comprendere l’impatto che la catte-
dra in “Storia e tecnologia dei sistemi 
filosofici” riveste nell’arco di circa 
trent’anni di battaglie accademiche e 

culturali. L’approccio teorico e storio-
grafico di Gueroult si contraddistin-
gue infatti come una possibile sintesi 
tra l’idealismo tedesco degli anni ’30, 
cui lo stesso filosofo aveva dedicato le 
sue due tesi, dirette da Léon Brun-
schvicg e Léon Robin – L’Évolution et 
la structure de la doctrine de la science 
chez Fichte, e La Philosophie transcen-
dantale de Salomon Maimon (1930) – e 
una riflessione originale sul rapporto 
tra il tempo storico della formazione 
dei concetti e il tempo logico o sincro-
nico delle catene dimostrative. È in 
questa cornice che le nozioni kantiane 
e post-kantiane di problema (Aufgabe), 
concetto (Begriffe), architettura (Archi-
tektur) e sistema (System) incontrano 
una “tecnica” o una “tecnologia” dei 
sistemi filosofici che dialoga a distan-
za con la storia delle scienze promossa 
da Gaston Bachelard, teorico di una 
“fenomenotecnica” che prelude all’e-
pistemologia storica del suo celebre 
successore alla Sorbona, Georges Can-
guilhem, e a una storia del macchini-
smo che Pierre-Maxime Schuhl pone-
va in dialogo con l’Histoire des tecniques 
di Lucien Febvre e Marc Bloch, incro-
ciando i rinnovati sforzi enciclopedici 
di Pierre Ducassé e Gilbert Simondon, 
o la problematizzazione della tecnica 
come problema filosofico da parte An-
dré Leroi-Gourhan, professore di Pré-
histoire al Collège de France tra il 1969 
e il 1982. Gueroult diffida tuttavia dei 
cosiddetti nouveaux positivistes, come li 
chiama, i quali pretendono di ricon-
durre la struttura logica dei sistemi a 
una storia delle idee e delle mentalità. 
È del resto lo spirito di Lévy-Bruhl, 
sottolinea lo storico della filosofia, a 
informare una storia del pensiero in-
tesa come storia degli autori e delle 
biografie intellettuali, che «riposizio-
na le filosofie non soltanto all’interno 
della corrente dell’evoluzione conti-



Recensioni 185

nua dello spirito umano, ma in seno 
all’universo dato ad ognuna» (p. 41); 
un universo di cui ricostruire il pro-
cesso spirituale e storico nel quadro 
di una determinata Weltanschauung 
che riemergeva anche nella storia del-
la filosofia medievale praticata da 
Étienne Gilson, subordinata alla «rap-
presentazione che l’epoca e l’ambien-
te tendono ad imporgli» (p. 41). La 
tecnica di ogni filosofia va invece con-
cepita, secondo Gueroult, come un 
metodo essenzialmente logico e co-
struttivo che punta alla scoperta, alla 
comprensione e alla soluzione di un 
“problema” delineando un mondo di 
concetti (Gedankenwelt) prima ancora 
che una visione del mondo (Weltan-
schauung). È in questo contesto che 
matura la difesa di una storia della fi-
losofia come “disciplina autonoma”, 
culminante nell’opera postuma, la 
Dianoématique, che testimonia la defi-
nitiva presa di distanza dello storico 
francese dallo spiritualismo di Émile 
Boutroux e Louis Lavelle, così come 
dall’idealismo di Victor Cousin, 
Charles Renouvier e Octave Hamelin. 
Se già Condillac aveva stabilito che 
«una scienza debitamente trattata è 
un sistema ben costruito» (p. 84), 
Gueroult rimarca che tale sistematiz-
zazione scientifica non equivale al 
“sistema” filosofico. Lungi dal limita-
re il compito della filosofia, sulla scor-
ta dell’eredità illuminista e kantiana, 
alla sola definizione delle condizioni 
di possibilità del pensiero scientifico e 
del pensiero in generale, la «filosofia 
della storia della filosofia» praticata 
da Gueroult sulle spalle di Fichte si 
presenta come una storia pragmatica 
dello spirito umano che pone la que-
stione della “legittimità” della stessa 
storicità dei sistemi di pensiero nei 
termini di una storia differenziale, se-
gnata dalla lotta per la determinazio-

ne del carattere di verità espresso da 
ciascun ordine di ragioni. L’ispirazio-
ne fichtiana di questa riflessione sulla 
storia della filosofia consiste nello 
sganciare la nozione di verità da quel-
la di adeguazione, intesa come rispec-
chiamento del pensiero a una realtà 
esterna o presupposta, in nome di 
una “dottrina della scienza” come 
principio produttivo del reale. Quella 
di Gueroult non è nemmeno una filo-
sofia della storia di matrice hegeliana, 
che riconduce la dimensione propria-
mente storica e plurale del pensiero 
all’automanifestazione dell’unica ra-
dice logico-speculativa, ma una storia 
“dianoematica”, che muove alla ricer-
ca della legittimazione trascendentale 
della pretesa di verità di ciascun siste-
ma filosofico. In questo quadro, l’ele-
mento della contingenza è la condi-
zione positiva o “evenemenziale”, 
come avrebbe sostenuto Foucault, 
dell’emergenza dei cosiddetti “monu-
menti” filosofici, che Gueroult ascrive 
alla creazione concettuale confrontan-
dola al criterio estetico della “bellez-
za” richiesto per le opere d’arte. Sarà 
lo stesso Michel Foucault, appellan-
dosi esplicitamente alla storia dei si-
stemi praticata da Gueroult, a metter-
la al servizio di un’archeologia del 
sapere volta a scardinare le tradizio-
nali teleologie della storia e le sue va-
rianti secolarizzate in chiave storici-
sta; l’“idealismo radicale” di Gueroult 
si prolunga allora in una storia dei sa-
peri che evidenzia discontinuità e “di-
spersioni”, mobilizza le strutture 
chiamando in causa le nozioni di serie 
ed evento. Gilles Deleuze enfatizzerà, 
a sua volta, l’importanza degli studi 
gueroultiani sull’ontologia (Dieu) e la 
teoria della conoscenza (L’Âme) in 
Spinoza, rintracciando in essi un me-
todo strutturale-genetico già operati-
vo nella dottrina spinoziana della cau-



Recensioni186

sa sui. La teoria genetica e non 
rappresentativa della conoscenza spi-
noziana è adeguata non all’ordine 
delle cose (l’adaequatio rei et intellectus 
di matrice scolastica), ma alla potenza 
espressiva del pensiero in quanto at-
tributo infinito dell’unica sostanza. 
Nelle parole di Gaetano Rametta, che 
chiudono questa raccolta di interven-
ti, il grande merito della “dianoema-
tica” di Gueroult è stato di rivendica-
re l’“eternità immanente ai sistemi 
filosofici” e costruire su di essa una 
«teoria radicalmente anti-relativistica 
della pratica storico-filosofica, sottoli-
neando al tempo stesso il carattere 
eminentemente filosofico del lavoro 
specifico dello storico della filosofia» 
(p. 200). In quest’ottica, il volume edi-
to per Orthotes non soltanto getta 
nuova luce su uno dei protagonisti di 
una stagione intelettuale tra le più si-
gnificative della Francia del secolo 
scorso, ma è gravido di spunti e ri-
flessioni per il futuro della pratica 
storico-filosofica, segnata ancora oggi 
dalla crisi del suo statuto e della sua 
legittimità in seno all’enciclopedia 
dei saperi.

Gianni De Nittis, Vallori Rasini (a cu-
ra di), Lineamenti di moralismo ander-
siano, Mimesis, Milano-Udine 2024, 
231 pp.

di Gabriele Montuoro

In questi anni appare tristemente ne-
cessario analizzare con sguardo criti-
co il legame che è andato instauran-
dosi tra l’uomo e le sue creazioni. La 
raccolta di saggi presentata da Mime-
sis nella sua collana Andersiana ha pro-
prio questo slancio: mostrare la fecon-
dità del pensiero di Günther Anders 

per tentare di leggere la società odier-
na. Lineamenti di moralismo andersiano 
presenta una raccolta di saggi che mi-
rano a mettere in evidenza il comples-
so rapporto tra moralismo e filosofia 
nei lavori del filosofo tedesco, una let-
tura consapevole della convivenza 
tra l’umanità e la sua inevitabile con-
troparte tecnologica. Il testo prende 
le mosse da queste due dimensioni, 
scandagliando le varie sfumature di 
un malessere largamente diffuso, sve-
lando tuttavia una via d’uscita che fa 
leva su capacità propriamente umane.
Vallori Rasini nelle prime pagine del 
testo indica il ruolo dell’azione nella 
struttura di pensiero andersiana, os-
sia la nostra capacità di comprenderci 
come esseri morali: l’uomo è un esse-
re capace di agire responsabilmente, 
di cogliere le possibili conseguenze 
delle sue azioni. Il riferimento è già ai 
primi studi antropologici di Günther 
Anders, dove con il concetto di libertà 
l’aspetto pratico e quello morale si af-
facciano, benché non ancora in forma 
prioritaria rispetto a quello teoretico 
(pp. 7-8). L’obiettivo diventa recupe-
rare questa capacità fondamentale in 
un mondo che sembra ostacolare pro-
prio la nostra moralità, mossi da «una 
ferrea fiducia nella possibilità che lo 
sforzo politico e immaginativo pos-
sa restituire dignità all’umano» (p. 
11). L’aspetto moralistico in Anders 
e la ripresa della realtà vengono fatti 
emergere da Gianni de Nittis in riferi-
mento ai suoi lavori favolistici, guar-
dando al tentativo di mettere in moto 
l’apparato immaginativo ed emoti-
vo di ognuno di noi, rispondendo co-
sì alla passività causata da un siste-
ma tecnocratico. Un’auto-riflessione 
che invita a pensare attraverso coor-
dinate umaniste, a cercare di raffor-
zare la nostra immaginazione per co-


