
DOI 10.53148/DI202543008«dianoia», 43 (2025)

Leggendo con Francine Markovits il Colloquium heptaplo-
meres di Jean Bodin tra l’enciclopedia dei saperi e i dialoghi 
di religione 

Mariafranca Spallanzani

Esiste una «filosofia dei luoghi», una filosofia, cioè, che, attraver-
so un’ermeneutica dello spazio, metta in relazione il contenuto e 
l’espressione delle varie filosofie con i luoghi in cui si esprimono? 
Credo di sì. La filosofia ha scelto in generale luoghi giusti per le 
sue riflessioni e i suoi discorsi, adeguati alle sue discussioni, ai suoi 
dialoghi e alla trasmissione del sapere. Ne ho frequentati alcuni: la 
librairie di Montaigne, luogo accogliente, separato ma non romito 
della scoperta e della scrittura di sé; il poële di Descartes, spazio tutto 
contenuto, tutto posseduto e tutto interno, consacrato al movimento 
senza tempo di una mente che ripercorre «le lunghe catene di ragio-
ni» della conoscenza; la chambre di Pascal, stanza di concentrazione 
e di solitudine dell’uomo che vive nella consapevolezza dolorosa 
della miseria della propria condizione.

Del resto, una «filosofia dei luoghi» può diventare anche una 
teoria che condensa in un luogo concreto le storie e i pensieri degli 
uomini e delle donne (ricordate il celebre saggio A Room of One’s 
Own di Virginia Woolf?), metafora della concentrazione silenziosa 
su sé stessi e della ricerca dell’autonomia e della libertà, ma anche 
spazio segreto e oscuro di violenze e morte, ma anche enigma del-
la verità, ma anche espansione e illustrazione di sé. Alcuni esempi? 
Lo studio e il lavoro dei Philosophes nelle loro stanze e i loro incontri 
e le loro conversazioni animate nei salons; i dolci piaceri della pigri-
zia e le gioie dei viaggi di Xavier de Maistre «attorno alla sua stan-
za»; i terribili «deliziosi» (!) boudoirs segreti d’iniziazione all’ecces-
so del male di Sade; la stanza buia delle maschere della follia, della 
malattia e della finzione di Pierre descritta da Sartre, le stanze dei 
suoi libri e i caffè philo di Parigi; la stanza fredda di Monsieur Teste, 
immersa nel nulla del mobilio e nell’atemporalità dell’idea; la «mai-
son secrète» di Foucault, metafora del suo lavoro «privato», segre-
to e intimo sull’opera di Raymond Roussel. E tante altre. In fondo, 
lo spazio, scriveva lo stesso Foucault, ha una storia concettuale che 
non è possibile dimenticare.


