Leggendo con Francine Markovits il Colloquium heptaplo-
meres di Jean Bodin tra l’enciclopedia dei saperi e i dialoghi
di religione

Mariafranca Spallanzani

Esiste una «filosofia dei luoghi», una filosofia, ciog, che, attraver-
so un’ermeneutica dello spazio, metta in relazione il contenuto e
'espressione delle varie filosofie con i luoghi in cui si esprimono?
Credo di si. La filosofia ha scelto in generale luoghi giusti per le
sue riflessioni e i suoi discorsi, adeguati alle sue discussioni, ai suoi
dialoghi e alla trasmissione del sapere. Ne ho frequentati alcuni: la
librairie di Montaigne, luogo accogliente, separato ma non romito
della scoperta e della scrittura di sé; il poéle di Descartes, spazio tutto
contenuto, tutto posseduto e tutto interno, consacrato al movimento
senza tempo di una mente che ripercorre «le lunghe catene di ragio-
ni» della conoscenza; la chambre di Pascal, stanza di concentrazione
e di solitudine dell'uomo che vive nella consapevolezza dolorosa
della miseria della propria condizione.

Del resto, una «filosofia dei luoghi» puo diventare anche una
teoria che condensa in un luogo concreto le storie e i pensieri degli
uomini e delle donne (ricordate il celebre saggio A Room of One’s
Own di Virginia Woolf?), metafora della concentrazione silenziosa
su sé stessi e della ricerca dell’autonomia e della liberta, ma anche
spazio segreto e oscuro di violenze e morte, ma anche enigma del-
la verita, ma anche espansione e illustrazione di sé. Alcuni esempi?
Lo studio e il lavoro dei Philosophes nelle loro stanze e i loro incontri
e le loro conversazioni animate nei salons; i dolci piaceri della pigri-
zia e le gioie dei viaggi di Xavier de Maistre «attorno alla sua stan-
za»; 1 terribili «deliziosi» (!) boudoirs segreti d’iniziazione all’ecces-
so del male di Sade; la stanza buia delle maschere della follia, della
malattia e della finzione di Pierre descritta da Sartre, le stanze dei
suoi libri e i caffé philo di Parigi; la stanza fredda di Monsieur Teste,
immersa nel nulla del mobilio e nell’atemporalita dell’idea; la «mai-
son secrete» di Foucault, metafora del suo lavoro «privato», segre-
to e intimo sull’opera di Raymond Roussel. E tante altre. In fondo,
lo spazio, scriveva lo stesso Foucault, ha una storia concettuale che
non e possibile dimenticare.

«dianoia», 43 (2025) DOI 10.53148/D1202543008



